**Habsburská monarchie, císař František Josef I. a křesťansko-muslimské vztahy**

23. 11. 2016

Pedagogická fakulta UK Praha, M. D. Rettigové 4, Praha 1, učebna S210

**Abstrakty přednášek**

Eduard Gombár (FF UK Praha): Císař František Josef I. a východní otázka:

Ladislav Hladký (Historický ústav AV ČR, Brno): Formování národní identity bosenských muslimů (Bosňáků) a význam rakousko-uherské etapy v tomto procesu.Cílem příspěvku je stručně popsat základní historické faktory podílející se na utváření identity bosenských muslimů (vztah ke středověké „bogomilské“ Bosně; úloha islámské kultury a vypjatého zemského patriotismu bosenské muslimské šlechty v osmanské periodě) a zároveň proces transformace muslimů v Bosně a Hercegovině v období let 1878–1918 z komunity konfesijní ve společenství s etnicko-národními rysy. Zvláštní pozornost bude věnována názorům skupiny muslimských intelektuálů (Mehmed-beg Kapetanović, Safvet.beg-Bašagić, skupina osob kolem časopisu „Behar“), kteří v období rakousko-uherské správy Bosny významně přispěli ke kulturní a politické modernizaci (evropeizaci) své komunity. Přístup bosenských muslimů k habsburské monarchii opsal v letech 1878‒1918 „výrazný názorový oblouk“: od otevřeného nepřátelství k pozitivní spolupráci.

Petr Charvát (FF ZČU Plzeň a PedF UK Praha): Rakousko-uherské archeologické výzkumy na Blízkém Východě. Od konce 19. století se badatelé z rakousko-uherských zemí uplatňovali i při archeologických výzkumech na Blízkém Východě. V tomto směru náleží samozřejmě vedoucí postavení bádání egyptologickému (H. Junker), nelze však opomenout ani výzkumy v Palestině (G. Sellin, H. Watzinger), ani v Anatolii (Efesos – O. Benndorf). Zcela specifické postavení pak zaujímá jihojemenská expedice vídeňské univerzity (D. H. Müller). Aktivitě Aloise Musila bude v rámci konference věnován samostatný příspěvek. Badatelé ze zemí mocnářství přispěli velmi významně k poznání kultur a civilizací starověkého Egypta a Blízkého Východu.

Ondřej Kolář (Slezské zemské muzeum v Opavě): „Hanáci v Bosně“. Vojenská služba v Bosně a Hercegovině pohledem vojáků pěšího pluku 54.Příspěvek se zaměří na zkušenosti vojáků olomouckého pěšího pluku ze služby v Bosně a Hercegovině, kde byla jednotka dislokována v době anexe a poté znovu v letech před 1. světovou válkou. Cílem referátu je popsat vnímání bosenskohercegovinského prostředí moravskými vojáky s důrazem na podobnosti a rozdíly mezi reflexí událostí v oficiální plukovní historii a v dokumentech osobní povahy.

Jiří Kuděla (Konzulát ČR v Drážďanech):

Luboš Kropáček (FF UK Praha): Rakouský Islamgesetz, mezník na cestě k mezináboženskému dialogu. Úvaha si všímá jak politických, vojenských a sociokulturních souvislostí, které vedly k zákonodárnému aktu z roku 1912, tak jeho zřejmého vlivu na pozdější vývoj vztahu k islámu a rostoucím muslimským menšinám v Evropě. Klade důraz na všeobecné přeměny mentalit v 19. a 20. století a na nové pohledy a důrazy v křesťanském, zvláště katolickém myšlení.
Islamgesetz zůstává cenným zdrojem poučení a referencí tváří v tvář kulturní pluralitě a turbulencím dneška.

Miloslav Martínek (nezávislý badatel): Císařská rodina na cestách Orientem.Rozvoj turistiky ve druhé polovině 19. století zasáhl (i přes různé protokolární překážky) i habsburskou císařskou rodinu. Itálii členové „vládnoucího domu habsburského“ nepovažovali za pravou cizinu. Až do roku 1859 (1866) byly Lombardsko a Benátsko součástí Rakouského císařství nebo v jiných částech vládli rodoví příslušníci. Častěji zajížděli členové císařské rodiny do Paříže a na Riviéru, kde se František Josef I. setkával s manželkou, jež „toulala“ Středomořím od Madeiry až po maloasijské pobřeží a při jedné z cest zavítala i do Egypta, který přitahoval i další členy rodiny. (korunní princ Rudolf a František Ferdinand). Sám císař se účastnil otevření Suezského průplavu (1869) a vydal se do Svaté země. Ve stopách středověkých rytířů putovali i někteří arcivévodové (Karel Ludvík, bratr Františka Josefa se o napití z Jordánu nakazil tyfem a zemřel, 1897). Zajímavé postřehy z cesty Orientem přinesla kniha císařova syna Rudolfa, která byla přeložena i do češtiny. Korunní princ s manželkou vykonal diplomatickou sondáž u dvora tureckého sultána Abdula Hamida i u panovníků balkánských zemí, které bývaly součástí Osmanské říše. Politický charakter měly cesty do přivtělené Bosny a Hercegoviny, kam zajel v roce 1910 František Josef (1910), a kam osud zavedl Františka Ferdinanda (1914).

Petr Novák (t. č. externí spolupracovník Katedry RVS IMS FSV UK): Vojenská spolupráce Rakousko-Uherska a Osmanské říše v letech 1914 – 1918. Příspěvek se zaměří na vojenskou spolupráci Rakouska-Uherska a Osmanské říše v letech první světové války, zejména pokud jde o působení rakousko-uherských bojových i nebojových jednotek na blízkovýchodním bojišti, o rakousko-uherské dodávky zbraní a válečného materiálu do Osmanské říše, o spolupráci při výcviku osmanských vojsk a částečně i o působení osmanských vojsk na haličské frontě.

Josef Pejřimovský (nezávislý badatel): Islám a Evropa – možnosti dialogu a soužití. Příspěvek se zabývá otázkou možného soužití křesťanů a muslimů ve společném státě. Vychází z historických zkušeností islámských zemí i křesťanské Evropy, shrnuje současná jednání o uspořádání vzájemných vztahů. Zabývá se názorem z muslimské strany na budoucí vývoj a na základě historických zkušeností se pokouší najít cestu k soužití evropské civilizace křesťansko-antické tradice s islámem.

Martina Veselá (nezávislá badatelka): Alois Musil (1868-1944) a počátky rakousko-uherské archeologie na Blízkém Východě (pracovní název):

Pavla Vošahlíková (Historický ústav AV ČR Praha): Islámský svět očima českého úředníka na Balkáně počátkem 20. století. Za vlády Františka Josefa I. došlo ve státní správě k mnoha reformám, které se po připojení balkánských zemí promítly i tam. Podmínky pro práci úředníků se od starých korunních zemí lišily a ochota nastoupit v Bosně a Hercegovině nebyla velká. Vídeňská vláda jim musela nabídnout výhody, které je s odlišným prostředím smířily. Mnozí Češi možnost rychlejšího kariérního postupu využili. Hovořila pro ně i schopnost jazykově porozumět místnímu obyvatelstvu. Zachovali řadu svědectví o každodenních zvyklostech a vzájemných vztazích jednotlivých náboženských komunit.

Jan Županič (Pedagogická fakulta UK Praha): Muslimská šlechta v habsburské monarchii.Udílení šlechtických titulů vždy představovalo významný mocenský nástroj politiky evropských panovníků. Nejinak tomu samozřejmě bylo v habsburské monarchii. V 17. století byl tento proces ještě spojen s reorganizací stavovských obcí v jednotlivých zemích soustátí; měl přispět k jejich základní reorganizaci a ke vzniku symetrické soustavy elit vázaných primárně na panovníka jako na hlavní a jednotící element. Již od dob reformace neudíleli Habsburkové šlechtické tituly pouze katolíkům, ale jako panovníci Svaté říše římské také dalším uznaným konfesím, případně (zpočátku jen z kurtoazních důvodů – s ohledem na přání sousedních panovníků) také pravoslavným. K podobným krokům byli pochopitelně nuceni i ve vlastním soustátí. Zde byla situace pochopitelně komplikovanější, protože podobné kroky byly v rozporu se státem prosazovanou doktrínou katolické monarchie. Odlišná situace v Uhrách a Slezsku ovšem Habsburky nutila k ústupkům. Výraznou změnu přinesl nástup osvícenství a připojení Haliče a Bukoviny, po kterém musela být do monarchie začleněna zdejší pravoslavná či řecko-katolická nobilita. Pragmaticky začal stát nahlížet i na nobilitace osob židovské víry, jejichž ekonomický význam byl pro její další fungování nepřehlédnutelný. Jak ale vypadala situace v případě muslimů? Přistoupili vladaři rakouské monarchie také k jejich nobilitaci nebo alespoň k nobilitacím zdejších konvertitů? Na tuto otázku se bude snažit najít příspěvek odpověď.